
“NON C’È UN DIO COME TE” 
RIFLESSIONI SUL MINISTERO E SULL’AMORE A DIO 

La prima lettura identifica i miei sentimenti e il mio cuore, perché la preghiera che Salomone rivolge 
a Dio esprime gratitudine per quanto Dio compie nella sua vita e presso il popolo di Israele. C’è una 
consapevolezza profonda, interiore, che mi attraversa in questa giornata, che può sembrare scontata, 
e cioè che non c’è un Dio come Te. Dio è Dio e l’uomo è uomo, e bisogna porselo dinanzi spesso per 
comprendere quanto Dio non solo è grande, potente, onnipotente, l’assoluto dell’universo, di tutto il 
creato e di tutta l’umanità, di ogni tempo, ma anche per avere il senso che questa grandezza di Dio si 
riversa e si piega verso ognuno di noi. 

Allora, scoprire e ricomprendersi nella grandezza di Dio significa scoprire che la nostra piccolezza 
Dio la rende grande, assimila a Sé ognuno di noi, ci conforma a Cristo nonostante quello che siamo, 
perché Dio è fedele. Dio continua a mantenere il rapporto con noi, nonostante le nostre defezioni, i 
nostri limiti, i nostri peccati. Dio rimane sempre fedele e credo che questo sia il sentimento che deve 
attraversare la vita di ognuno di noi, ed è quello che attraversa il mio ministero. 

Sono passati due anni e andando indietro ancora mi chiedo cosa è successo e se indago con la mente 
umana e con la mia persona sono di fronte a qualcosa di grande, straordinario, misterioso. Però, nel 
momento in cui penso che Dio è colui che mi ha chiamato ad essere vescovo e di questa diocesi, 
allora un po’ mi tranquillizza, perché mi dico: “se Dio vuole, se Dio fa, se Dio si esprime attraverso 
la storia di ognuno di noi, Dio sa quello che fa”. Ecco che allora si può dire: non c’è un Dio come 
Te, perché Dio sa qual è il bene, sa qual è il percorso che ognuno di noi deve compiere. Il Signore sa, 
e noi di fronte a questo non possiamo che, con umiltà, anche con timore, con tremore, accogliere 
quello che Dio compie. 

E tutto questo poi si deve tradurre nella preghiera, in una preghiera che è consegna di se stessi nelle 
mani di Dio ed è abbandono a Dio. E in questo ci si scopre servi, così come il Signore, come la 
Scrittura dice, verso noi servi Egli rivolge Sé stesso e quindi pone il Suo nome su ognuno di noi. E 
allora la preghiera diventa invocazione a Dio che continui a volgere il Suo sguardo su di noi, su di 
me, nel mio ministero. 

Parliamoci chiaro: chi può assolvere a un compito così grande come quello di essere vescovo, pastore 
di un’intera diocesi? E ancora, come può uno pensare che l’essere semplicemente sacerdote, 
semplicemente – tra virgolette – sacerdote in una comunità possa dipendere dalle capacità umane? 
Non è possibile. Ognuno di noi, nel rapporto personale con Dio, già si scopre nella difficoltà di essere 
fedele personalmente, interiormente, a quanto il Signore chiede. Figuriamoci quanto diventa difficile 
pensare di poter assolvere a un compito che Dio ti dà. Non è possibile. 

E lì si sperimenta la grandezza di Dio e lì veramente si scopre che quello che tu sei, è Dio che lo 
decide in te e per te e per coloro a cui ti affida. Poi questo diventa consolazione: da una parte è tale, 
dall’altra parte ancora di più impegna, perché di fronte a questa gratuità assoluta di Dio non si può 
che essere prostrati e avere ancor più il timore reverenziale di Dio, perché di fronte a questa Sua 
gratuità, bontà, misericordia, non puoi mai sentirti rispondente. Offro tutto me stesso, dono me stesso 
comunque sia. Ma se devi fare un paragone fra quello che Dio è nella tua vita, quello che Dio ti 
chiede, quello che Dio compie nell’esistenza di ognuno di noi, si è sempre insufficienti, inadeguati e 
impossibilitati a corrispondere. E questo deve darci il senso dell’assoluta gratuità di Dio e dell’umiltà 
che dobbiamo avere. 

Noi siamo abituati a fare qualcosa, a vedere la rispondenza, a dare qualcosa e tacitamente ad attendere 
il contraccambio. In Dio non è possibile. Non è possibile se non un’unica cosa: tutto quello che sono, 



tutto quello che ho, tutto quello che penso di voler essere è Tuo e Te lo offro e Te lo dono secondo 
quello che Tu pensi e chiederai. Poi quello che avverrà è nelle mani di Dio, sempre con la nostra 
responsabilità e la nostra corrispondenza con tutto noi stessi. 

Credo che questo sia il fondamento della vita di ognuno di noi e della vocazione alla quale ciascuno 
è chiamato. E tutto questo si riduce a un discorso, a un dialogo molto semplice: l’amore. Io mi devo 
interrogare su quanto amo Dio, non se sono capace di amarlo. Se lo amo, poi la capacità farà i conti 
con le mie difficoltà, i miei limiti, le situazioni, le povertà, tutto quello che vogliamo. Ma io devo 
rispondere del mio cuore, della mia adesione a Dio. E questo è ciò che conta. 

Oggi è Santa Scolastica. Santa Scolastica, sapete, era il ramo femminile delle Benedettine, e 
Benedetto era il fratello gemello. È straordinario che un aspetto emerga soprattutto dalla loro 
relazione: viveva dell’incontrarsi anche fuori del monastero, ma in modo frequente, una volta al mese 
quando era possibile, era il dialogo che avveniva fra di loro. E di chi parlava? Santa Scolastica alle 
sue sorelle diceva: “Evitate di chiacchierare, evitate di parlare anche di cose buone, non fermatevi 
a parlare, lasciate parlare Dio.” E se lasciamo parlare Dio nella nostra vita, comprendiamo tutto 
quello che ci chiede. E lei viveva tutto questo con amore assoluto.  

Dobbiamo rispondere a Dio dell’amore che abbiamo. Poi, se riusciamo, bene; se non riusciamo, si 
vedrà nel corso della vita. Alla fine presenteremo a Dio le nostre insufficienze di fronte alla Sua 
grandezza e gratuità. Però su una cosa dobbiamo essere certi: quanto mi spendo, quanto offro, quanto 
do a Dio? La risposta è una soltanto: la totalità dell’amore. Per me vescovo, per ogni sacerdote, 
diacono e seminarista, è una sola: tutto se stessi. Non esiste un amore diminuito rispetto a quello che 
Dio ci chiede. È questo che dà senso alla nostra vita cristiana. 

Il brano del Vangelo evidenzia l’ipocrisia di una tradizione, di un’osservanza della legge, di regole, 
di culto, che però mancava di quell’amore sostanziale che Gesù chiedeva e che era adesione totale a 
Lui. Passava questo amore, se c’era, anche debole, anche povero, attraverso tutta un’altra serie di 
cose. Lì il Signore mette in evidenza l’ipocrisia che può raggiungerci quando pensiamo di trovare Dio 
nel dire preghiere, nell’andare a Messa, nel vivere fraternamente, ma la radice deve essere 
assolutamente l’amore totale al Signore, perché è l’unica cosa che ci permette di vivere tradizioni, 
culto, regole e comandamenti con il cuore. E se poi ci riusciamo meno, è sempre un cuore povero 
davanti a Dio, che Dio continuerà ad amare nella Sua misericordia senza venir meno alla Sua fedeltà, 
all’alleanza, alla comunione e all’unione con noi, nonostante tutto, comunque sia, sempre. 

Ancor più comprendiamo che la nostra vita cristiana, la nostra vocazione, deve poggiare sull’amore 
per Dio e in Dio, certi che questo nasce dall’amore che Egli ha per ciascuno di noi. Questo è ciò che 
ognuno di noi deve considerare. 

Quando penso al mio essere vescovo, non è facile. Vi assicuro. Tante volte è come per voi genitori 
che, di fronte a vostro figlio piccolo o adulto, vi dite: “Eh, ma questo l’ho creato io.” Creato nel senso: 
l’ho partorito io, l’ho messo al mondo io, gli ho dato io tante cose. Beh, ci si sorprende sempre: c’è 
lo stupore di fronte all’azione di Dio nella propria vita. Ed è quello che vivo, lo stupore costante e 
continuo di come Dio opera in ciò che è povero e di ciò che fa, come Egli pensa e decide. 

Qualche volta ti rendi conto che non appartiene a te quello che hai detto, fatto, pensato, su cui hai 
fatto discernimento e deciso, ma appartiene a Dio che ti guida, ti orienta, ti sostiene, ti è accanto e ti 
è vicino senza mai sostituirti, perché è troppo rispettoso della nostra povertà e dei nostri limiti. Questo 
è l’amore vero, profondo, assoluto di Dio per ognuno di noi. 



Di fronte a questo non può esserci che stupore e apertura a lasciarsi fecondare e amare da Dio e a 
istruirsi con la Sua parola, perché è l’unica possibilità per corrispondere, non alla pari, ma con tutta 
la propria vita, nella consapevolezza di fare la Sua volontà e di essere sereni e contenti di farlo. Io 
contento di farlo. 

A voi confratelli: il vescovo che desiderate non so chi sia, ma certo è che un vescovo c’è: sono io, e 
vi è dato. Questo risiede non solo nell’ingresso che ricorderò tra un mese nella diocesi, ma nella 
consacrazione: in Dio sono stato consacrato vescovo con un Suo progetto, un modo di pensare, di 
vedere e orientare questa diocesi, di fare in modo che diventiamo interlocutori. E tutto questo con 
umiltà io lo accetto e vi invito a supportarmi, perché siete capaci anche di sopportarmi. 

È questa la logica del ministero vissuto e speso in una Chiesa. Io come vescovo, io come sacerdote 
nei confronti dei laici, e allora in tutto questo abbiate la misericordia che Dio ha con ognuno di voi, 
abbiate misericordia anche verso di me, vostro vescovo. Certo, non rispondente a quanto avreste 
voluto o vi aspettavate, ma che volete? È così. Sto io, sono questo, mi ha consacrato, mi ha chiamato 
a essere pastore di questa diocesi. Ci sarà pure qualcosa di buono, un motivo, un pensiero di Dio che 
vi deve attraversare e rendere certi di poter costruire assieme la Chiesa che serviamo, perché io senza 
di voi non sono nulla. Non sono nessuno. Non sono vescovo di me stesso, nella mia idea, nel mio 
cuore o nei miei pensieri. Sono vescovo concreto, reale di una comunità presbiterale fatta anche di 
laici, è la Chiesa, e in essa Dio mi ha collocato, per questo mi ha consacrato. 

Questa è consolazione: mi dà tremore, ma nello stesso tempo consapevolezza di fare un percorso di 
vita con voi ministeriali nella volontà di Dio, sempre alla scoperta, giorno per giorno, cercando di 
comprendere cosa è buono, opportuno, cosa Egli vuole, cosa chiede e di provare a farlo. Certo, a volte 
mi confondo, non lo capisco, a volte sbaglio, ma credo che questo sia il percorso da fare. 

Voi immaginate un vescovo perfetto, onnisciente, capace di capire tutto: sareste forse i primi a 
rifiutare un vescovo del genere, perché la debolezza, la fragilità, l’umanità, la possibilità di sbagliare, 
di non essere compresi come si vorrebbe, fa di un vescovo il vescovo che Dio ha pensato, il vostro 
vescovo. 

Se c’è qualche dubbio, qualche remora, rivolgetevi a Lui, ditegli: perché mi hai consacrato? Io me lo 
sono chiesto, non ho trovato risposta; è difficile trovarla. Allora cosa rimane? Rimane affidarsi a Dio 
e sostenersi, come ha fatto Salomone: di fronte a Dio non bastava pensare di costruire una chiesa, 
perché è Dio che costruisce. Non bastava la sua preghiera, perché in essa scopre che prima ancora 
della sua preghiera Dio lo ha accostato, lo ha amato, lo ha reso quello che nel Suo progetto e nella 
Sua volontà desiderava. Salomone, come tutti i personaggi della Sacra Scrittura, non ha fatto altro 
che piegarsi alla volontà di Dio, che li ha investiti di cose più grandi di loro, ma che nella povertà 
rispondevano a quanto Dio chiedeva. 

Per questo, anche Gesù si è presentato come povero, proprio perché potesse essere riconosciuto da 
tutti come simile a noi, ma come Messia, Figlio di Dio, Dio in mezzo agli uomini. E allora nella 
povertà che riscontrate, proviamo a cogliere la presenza di Dio. Anche nella mia povertà come 
vescovo, nei vostri confronti, come pastore, nella difficoltà, nella fatica, anche negli errori, provate 
ad accogliere comunque la presenza di Dio. 

Questo credo sia la verità che ci appartiene, sento che mi appartiene, perché senza la benevolenza, 
misericordia, gratuità e grandezza di Dio che si riversano su quello che sono, sarebbe difficile 
comprendere il mio essere vescovo, il mio essere in questa diocesi, il mio essere per voi pastore. 



Poi vi ringrazio di una cosa che diventa per me sostegno: la consapevolezza di come siamo Chiesa e 
diventa forza. Credo che, quando avrò finito il mio ministero episcopale, sarà la cosa più grande che 
mi resterà: pensare che in ogni celebrazione i sacerdoti dicono il mio nome in ogni eucaristia. Può 
essere un nome poco bello, poco simpatico, ma lì è il mistero di quanto Dio compie in un vescovo 
con il suo presbiterio e attraverso ogni celebrazione. 

E allora in tutto questo riconosciamoci: io come pastore, voi come presbiterio. In questo sostenetemi. 
La mia consacrazione è Dio che l’ha compiuta nella Chiesa, ma è affidata anche a voi, alla vostra 
preghiera, al mio preservarmi dal male attraverso la vostra intercessione, misericordia, pazienza e 
vicinanza. Io, per quanto mi riguarda, nella totalità dell’amore a Dio, provo ad essere totale nell’amore 
per voi. Questo è quello che posso dire con certezza. Ci riesco meno, ma lasciamo che la grazia di 
Dio ce ne faccia comprendere la possibilità, la portata e, anche se in parte, ciò avvenga. 

10 febbraio 2026 
 

+ S. Ecc. Mons. Biagio Colaianni 
 
 


