
LA POVERTÀ CHE SALVA: 
PROFEZIA, BEATITUDINE E PRESENZA DI DIO NEL MONDO 

Nella percezione comune della realtà, la povertà appare come una condizione che si subisce: nasce 
da circostanze indipendenti dalla volontà delle persone, come il luogo in cui si viene al mondo, i 
conflitti armati o sistemi economici che favoriscono pochi a discapito di molti. È una realtà diffusa, 
presente nella storia dell’umanità e, con il passare del tempo, sembra addirittura accentuarsi. 

Nel pensiero cristiano, però, avviene un ribaltamento radicale, possibile solo grazie all’azione del 
Signore, che rilegge e trasforma il significato delle cose e della vita. La povertà non è soltanto una 
condizione subita, ma diventa una scelta di Dio: Egli non solo predilige i poveri, ma invita 
costantemente tutti a una forma di povertà. Non si tratta esclusivamente di una povertà 
materiale, bensì soprattutto di un farsi poveri interiormente. 

Come ricorda il profeta Sofonia: «Cercate il Signore, voi tutti poveri della terra». Ma perché cercare 
il Signore? Perché è Lui la vera ricchezza. Di fronte a una povertà scelta, che il Vangelo definisce 
“povertà in spirito”, e come ricorda anche san Paolo, questa spogliazione è la condizione necessaria 
per accogliere la ricchezza di Dio. 

I consacrati e le consacrate sono chiamati in modo particolare a questa povertà, che costituisce 
uno dei voti fondamentali insieme alla castità e all’obbedienza. Questi voti sono profondamente 
interconnessi: nessuno può sussistere senza gli altri, e ciascuno rafforza gli altri. La povertà, spesso 
la prima a essere nominata, indica la capacità di vivere secondo Dio e di testimoniare al mondo uno 
stile alternativo. 

Se la logica del mondo identifica la ricchezza con il dominio, il possesso e l’accumulo, la povertà 
evangelica si pone come contestazione di questa mentalità. Con la vostra scelta di vita, che è sempre 
risposta a una chiamata di Dio, diventate segno di una povertà che è, al tempo stesso, vera ricchezza. 

Questa ricchezza si manifesta anche nella verità del linguaggio, nella rinuncia alla menzogna, nella 
chiarezza e nella sincerità, qualità sempre più necessarie nelle comunità e nell’annuncio della Parola 
di Dio. Una Parola che deve essere comunicata con amore, ma senza essere addomesticata, 
manipolata o piegata a interessi personali e autoreferenziali. La Parola di Dio è diretta, forte, 
esigente. 

La povertà evangelica non deve spaventare, perché il suo fondamento è Dio stesso, che è la vera 
ricchezza. Non si tratta semplicemente di “essere poveri”, ma di tendere a una povertà che rende 
liberi. La Chiesa, le congregazioni, i ministeri non sono poveri nel senso materiale che spesso il 
mondo rimprovera loro. Le strutture e i mezzi non sono il criterio della povertà evangelica. Questa si 
vive piuttosto nella condivisione, nella prossimità alle persone, nella rinuncia al potere umano e alla 
pretesa di autosufficienza. 

Essere poveri secondo il Vangelo significa anche accettare una posizione di debolezza agli occhi del 
mondo. La bontà, la mitezza, la misericordia e la gratuità sono spesso interpretate come segni di 
fragilità o irrilevanza. Ma san Paolo ribalta ancora una volta questa logica: Dio sceglie ciò che è 
debole per confondere i forti, ciò che è stolto per confondere i sapienti, ciò che è disprezzato per 
ridurre a nulla ciò che sembra grande. 

Il mondo non si trasforma con l’imposizione del potere, ma attraverso la relazione con Dio. 
Quando l’uomo tenta di sostituirsi a Dio, finisce per danneggiare se stesso e gli altri. La vera 
ricchezza è riconoscere Dio come centro della propria vita, senza idolatrare le cose del mondo. 



In questo orizzonte si comprendono le beatitudini. È raro incontrare qualcuno che si vanti di essere 
povero, di amare i poveri, di non voler primeggiare, di vivere una vita discreta fondata su Dio. Eppure, 
la vita consacrata è segno proprio di questo “vanto” paradossale: voi siete il vanto di Dio e, con 
umiltà e verità, una ricchezza preziosa per la Chiesa. 

La vostra presenza è fondamentale per la vita apostolica e per la testimonianza ecclesiale. Siete 
chiamati a essere segno visibile di una beatitudine che non è solo per voi, ma che è destinata a 
diventare felicità anche per gli altri. Questa beatitudine non nasce solo dall’impegno personale, ma è 
frutto della grazia e dell’amore di Dio. 

Oggi si parla poco di vita eterna. Si teme la morte, ma si smette di pensare all’eternità. La vita 
consacrata, invece, continua a richiamare il fine ultimo: il Regno dei cieli. In un mondo 
consumistico, che vive nell’immediato, voi siete segno di un oltre, di una speranza che non 
delude. 

La beatitudine è già possibile ora, perché nasce da una vita vissuta secondo il Vangelo: nella mitezza, 
nella misericordia, nella fiducia in Dio come vero nutrimento. Attraverso la vita consacrata, Dio 
continua a mostrarsi vicino a un mondo segnato da sofferenze, privazioni e ferite profonde nella 
dignità umana. 

Dio non promette l’eliminazione del dolore, ma la sua presenza accanto a chi soffre. È una presenza 
che accompagna, sostiene, consola. In questo senso, la vita consacrata è profezia di una presenza 
che genera pace, soprattutto là dove la dignità è ferita e la fede messa alla prova. 

Essere profeti oggi non è facile. La fede stessa diventa una prova quotidiana. Ma il Signore invita a 
restare: restare nelle situazioni difficili, abitare le fragilità del mondo con pazienza e perseveranza. 
La vita consacrata è chiamata a essere “artigiana di pace”, aiutando le persone a rialzarsi, a 
ritrovare il senso del bene, della comunione e della fraternità. 

Il vostro servizio, discreto ma essenziale, è lievito nella storia. Anche di fronte alle nuove povertà 
— la crisi della fede, la scarsità di vocazioni, l’invecchiamento delle comunità — siamo chiamati a 
rialzarci nella fiducia, certi che il Signore è con noi. 

Per questo, il ringraziamento è sincero: per la vostra vita, per la vostra fedeltà, per la vostra 
testimonianza silenziosa ma luminosa. In un mondo che ha bisogno di segni autentici, voi siete 
profezia dell’amore, della carità, della fraternità e della pace. 

Beati voi, consacrati e consacrate. Beati voi, laici, per il dono del battesimo. Beati noi tutti, perché 
Dio continua a essere presente e vicino a ciascuno con il suo amore. 

31 gennaio 2026 
 

+ S. Ecc. Mons. Biagio Colaianni 
 


