
VEDERE CON GLI OCCHI DELLA FEDE. 
L’AVVENTO CHE TRASFORMA IL DESERTO 

Abbiamo iniziato il tempo di Avvento con l’invito ad accogliere il Signore nel deserto, un richiamo 
che ritorna anche nella seconda domenica. Il deserto non è solo un luogo lontano, ma può diventare 
l’esperienza del tempo in cui viviamo: è aridità, solitudine, mancanza della percezione della vicinanza 
di Dio. Tuttavia, proprio nel deserto la Scrittura ci invita alla gioia, perché ciò che appare sterile può 
fiorire. Anche la terra arida e la steppa sono chiamate a rifiorire. 

Per questo siamo invitati ad affidarci a Dio, perché trasformi i momenti di buio e di deserto della 
nostra vita in serenità, in capacità di riconoscere il senso dell’esistenza e il modo di abitarla. Due 
atteggiamenti ci aiutano in questo cammino: imparare a vedere bene e riconoscere, attraverso questa 
vista, i segni concreti della presenza di Dio. 

Nel Vangelo, Gesù risponde a Giovanni Battista invitandolo a riferire ciò che si vede e si ascolta. Più 
volte ritorna il tema del “vedere”: è necessario educare lo sguardo. In questo senso, l’esempio di 
santa Lucia diventa illuminante. Con la sua vita, ella insegna come guardare anche quando il dubbio 
si affaccia, come accadde a Giovanni Battista. 

Giovanni è colui che ha conosciuto Gesù fin dal grembo materno, che lo ha riconosciuto al battesimo 
e ne ha proclamato la grandezza. Eppure, nel momento della prigionia e della sofferenza, arriva a 
interrogarsi: “Sei tu colui che deve venire?”. Questo ci ricorda che nel cammino verso il Natale nulla 
va dato per scontato. La superficialità impedisce di andare in profondità. Celebrare la nascita di Gesù 
non può ridursi a un’abitudine: è necessario chiederci quale consapevolezza abbiamo e come l’attesa 
possa diventare vero incontro. 

Presi dai preparativi esteriori, rischiamo di trascurare l’accoglienza del Signore nella nostra vita. È 
necessario, come Giovanni Battista, guardare con gli occhi della fede. Santa Lucia ci insegna proprio 
questo: di fronte alla difficoltà e alla prova, ella sceglie di vedere con lo sguardo interiore ciò che Dio 
le indica. La sua fede le permette di riconoscere la volontà del Signore e di affidarsi a Lui, fino al 
martirio. 

Anche noi siamo chiamati ad aprire gli occhi del cuore e a interrogarci: chi è Gesù per me? A chi 
viene? Perché viene? Se ci poniamo queste domande non ci distraiamo, ma approfondiamo, 
diventando più accoglienti e preparati ad accogliere il Signore nella nostra storia. Il dubbio, infatti, 
non è sempre negativo: diventa occasione di crescita quando spinge a cercare e a rifondare la fede, 
evitando di viverla per semplice abitudine. 

Gesù non promette di risolvere ogni problema, ma invita a riconoscere i segni della sua presenza: i 
ciechi che vedono, gli zoppi che camminano, i deboli che ritrovano forza. Sono segni che chiedono 
di essere letti con fede. Così anche le luci del Natale, belle e significative, rischiano di restare esteriori 
se non diventano stimolo ad accendere una luce interiore. Quando il cuore si lascia illuminare, il 
Natale non si spegne con la fine delle feste. 

I segni della presenza del Signore sono già nella nostra vita, nella testimonianza dei santi, nell’opera 
dello Spirito che sostiene e guida. Sta a noi imparare a riconoscerli. Chi è, allora, il Signore che viene 
nella piccolezza? Che posto ha nella mia vita? 

Lasciamoci illuminare dal Signore, perché ci doni la vista del cuore e della fede, capace di incontrarlo 
davvero nel Natale e di gioire della sua presenza. Il mondo può sembrare un deserto, ma Dio promette 
che fiorirà. Questa promessa non è una favola: si realizza attraverso la nostra disponibilità. Dio si fida 



di noi e affida a ciascuno la responsabilità di testimoniare la luce che viene nel mondo. Vivere il 
Natale significa accogliere questa fiducia e diventare, con la nostra vita, luce per gli altri. 

 

Veglia di conclusione dell’evento alla Parrocchia dei Santi Angelo e Mercurio a Campobasso.  

LA PACE NASCE DA GESTI CONCRETI 

Mi domando che cosa davvero vi rimanga dentro. Perché è importante saper trasformare ciò che 
proponiamo e ciò che sentiamo in qualcosa di reale. Dio ha amato l’umanità e, quando l’uomo lo ha 
rifiutato e si è smarrito, non è rimasto nell’astratto: ha compiuto un gesto concreto, storico. Si è fatto 
carne, ha mandato suo Figlio in mezzo a noi, assumendo fino in fondo le conseguenze di questo 
amore. L’esito lo conosciamo: Gesù è stato ucciso, ha pagato con la vita la concretezza del suo amore. 

Ora si avvicina il Natale. Ognuno si prepara in modi diversi. È la nascita di Gesù e che porta la pace. 
Ma a chi la porta? Dove arriva questa pace? E soprattutto, chi è chiamato a portarla? 

Questa veglia può essere davvero ricca di significato a una condizione: che ci sia uno spazio di 
silenzio. Troppe parole rischiano di scivolare via. Fermatevi un momento, guardando dentro di voi, e 
trovate un aspetto della vostra vita che possa diventare un gesto concreto di pace. 

Altrimenti continueremo ad aspettare che la pace accada per magia a Natale, che la realizzino i potenti 
della terra, le associazioni, i movimenti. Tutto questo è buono, ma non basta. Se ciascuno di noi non 
è capace di compiere un gesto reale, storico, che nasce dalla propria vita, dal luogo e dalle persone 
che incontra ogni giorno, la pace non si costruirà. Rimarrà solo un desiderio. Eppure Dio è stato 
concreto: Gesù è nato, è venuto davvero. 

Per questo vi chiedo di dare forma concreta al vostro desiderio di pace, al vostro impegno e alla vostra 
volontà di pace. Può voler dire riconciliarsi con una persona; può significare scegliere, come stile di 
vita, di stare accanto al più fragile, a chi è preso in giro, facendolo diventare un amico vero. Può 
essere imparare a rispettare di più i propri genitori, anche quando sembrano pesanti, accogliendoli 
perché si sa che ci consegnano il bene. Può riguardare la scuola, la classe, con tutte le etichette che 
diamo ai compagni: qual è il mio atteggiamento concreto per costruire pace con ciascuno di loro? 

Se non facciamo questo, continueremo solo a parlare di pace. Intanto la realtà ci mostra ogni giorno 
la guerra, al punto che persino i media sembrano abituarci a questo linguaggio. Per questo è necessario 
un atteggiamento diverso. A voi, che siete giovani, chiedo un gesto concreto. Lo farete davanti a Dio, 
senza che nessuno vi chieda conto. Ma se vogliamo che Dio sia davvero concreto con noi, dobbiamo 
esserlo anche noi nella nostra vita. Altrimenti questo momento insieme, resterà una bella veglia, ricca 
di simboli. Ma che cosa rimane davvero? Forse solo un buon sentimento, una bella esperienza di 
condivisione. La luce di Betlemme, però, è una luce che deve ardere: se si spegne, non serve. O 
illumina e scalda, oppure è inutile. Se avete accolto quanto vi è stato suggerito questa sera, lasciate 
che quella luce illumini e riscaldi gli altri. Altrimenti resta una lampada spenta. 

La Parola di Dio è efficace e concreta: Dio disse «Sia la luce» e la luce fu. La sua Parola compie ciò 
che annuncia. Così, la benedizione che vi impartisco renda reale e fecondo l’impegno che scegliete 
di vivere in questo Natale. 

Un’ultima cosa: non barate. Si può ingannare chiunque, ma con il Signore è difficile. O riconoscete 
davanti a Dio che non ve la sentite, oppure prendete un impegno con il coraggio di mantenerlo, per 



diventare davvero costruttori di pace. La pace non arriva da sola: si costruisce ogni giorno, e ciascuno 
deve fare la propria parte. 

Scegliete un gesto concreto di pace da portare avanti. E sappiate questo: l’impegno che avete preso 
dovete mantenerlo, ma Gesù vi precede. Lui compirà gran parte di ciò che avete scelto, donandovi 
tutto ciò che è necessario perché voi possiate fare la vostra parte. Questa è la gioia del Natale: sapere 
che il Signore ci ama davvero e ci sostiene. 

13 dicembre 2025   
+ S. Ecc. Mons. Biagio Colaianni 

 

 

 


